
M
ar

ia
nn

a
Si

m
ne

tt
Po

rt
ra

it
10

7

Still aus / from Blue Roses, 2015
Einkanal-HD-Video mit Ton / Single channel HD video with sound, 13’02’’ (Loop)

Marianna Simnett pushes her body to the 
limit – hyperventilating until she faints or 
injecting Botox into her vocal cords. Her 
films are about the complexities of gender, 
contamination, robot cockroaches, cosmetic 
manipulation, sworn virgins, and Freudian 
experiments. The London-based artist in 
conversation with ELLA PLEVIN 

Marianna Simnett führt ihren Körper an Gren-
zen – hyperventiliert bis sie ohnmächtig wird 
oder lässt sich Botox in die Stimmbänder 
spritzen. In ihren Filmen geht es um die Kom-
plexität von Gender, Kontaminierung, 
Roboter-  Kakerlaken, kosmetische Manipula-
tionen, Schwurjungfrauen und Freudianische 
Experimente. Die in London lebende Künst-
lerin im Gespräch mit ELLA PLEVIN

To
 t

he
 O

th
er

 S
id

e 
A

uf
 d

ie
 a

nd
er

e 
Se

ite

C
o

ur
te

sy
 t

h
e 

ar
ti

st
 &

 C
o

m
ar

, T
o

b
er

m
o

ry

M
ar

ia
nn

a
Si

m
ne

tt
Po

rt
ra

it
10

7

Still aus / from Blue Roses, 2015
Einkanal-HD-Video mit Ton / Single channel HD video with sound, 13’02’’ (Loop)

Marianna Simnett pushes her body to the 
limit – hyperventilating until she faints or 
injecting Botox into her vocal cords. Her 
films are about the complexities of gender, 
contamination, robot cockroaches, cosmetic 
manipulation, sworn virgins, and Freudian 
experiments. The London-based artist in 
conversation with ELLA PLEVIN 

Marianna Simnett führt ihren Körper an Gren-
zen – hyperventiliert bis sie ohnmächtig wird 
oder lässt sich Botox in die Stimmbänder 
spritzen. In ihren Filmen geht es um die Kom-
plexität von Gender, Kontaminierung, 
Roboter-  Kakerlaken, kosmetische Manipula-
tionen, Schwurjungfrauen und Freudianische 
Experimente. Die in London lebende Künst-
lerin im Gespräch mit ELLA PLEVIN

To
 t

he
 O

th
er

 S
id

e 
A

uf
 d

ie
 a

nd
er

e 
Se

ite

C
o

ur
te

sy
 t

h
e 

ar
ti

st
 &

 C
o

m
ar

, T
o

b
er

m
o

ry



109p o rt ra i t

E The Udder was the first time I worked 
with an anatomist to dissect an organ. 
I went to Smithfield’s market and got 
two udders and cut them up in my 
studio. They were spongy and stank. 
Full of  old milk.

All the work I’ve seen contains membranes 
and portals (skin, surgical scrim, orifices) 
and transition or slippage. Gates in and out 
of  the body. Between life and death, between 
genders and species, childhood and adult-
hood, something and nothing. Why is this 
liminal place such an intrigue for you? 
It’s like Alice in Through the Looking 
Glass – I love stories where you tum-
ble from one world into another, and 

cinematic space: the screen as a mem-
brane or surface reflected back into 
the viewer’s mind and burrowing into 
their deep tissue. Trespassing a border 
or revealing it to be porous interests 
me. Threshold-upset. It’s the same 
with fainting: you travel to a different 
side of  yourself  and into the realm of  
the unconscious. I like experimenting 
materially but also psychologically – 
combining a hard, formal liminality 
with, quite often, a deliberate focus 
on the age of  puberty. If  I include 
children in the work, I hope they start 
to believe that they’ve entered a dif-
ferent world. 

Are there particular narrative structures you 
return to, for some certain psychological weight 
they might contain or represent? 
I never set out to make a film about a 
young girl doing this or that. I found 
the farm first for The Udder and the girl 
came later. I always try to fend her off, 
but there’s often a narrative around a 
girl trying to break past some threshold 
or refute some invented authority. A lot 
of  the characters have a gleeful, maso-
chistic quality. There’s a lot of  theatrical 
pain that happens in the work and the 
heroine is often revolting by becom-
ing revolting: bleeding, turning herself  
upside down, doing something uncom-
fortable, and laughing at it.

“Ich kaufte auf dem Smithfield-Markt zwei Euter und schnitt sie in meinem Atelier auf. 
Das Gewebe war schwammig und stank. Es war voller alter Milch.“

Still from Blood, 2015
Digitalvideo / Digital video, 26’15’’

C
ou

rt
es

y 
th

e 
ar

ti
st

 &
 J

er
w

oo
d/

F
V

U
 A

w
ar

ds

108 p o rt ra i t

E

D

Marianna Simnett’s voice is tinned by 
my laptop speakers. We first met at a 
restaurant which over the course of  
the evening turned into a club dance-
floor several weeks earlier. It’s diffi-
cult to communicate with that same 
initial, night-balmed fluency, which 
feels stilted reaching through time 
zones, screens, and optic cables, 
and the formality of  a conversa-
tion for print. Yet she’s as candid as 
ever about the interior and exterior 
worlds she parses across works that 
incorporate video, theatrical perfor-
mance, choral music, and fantastical 
literary parables to investigate the 
body and its limits. 

Her current solo show at London’s 
Zabludowicz Collection (through 
8 July) presents films like The Udder 
(2014), Blood (2015), and Blue Roses 
(2016) as well as a light and sound 
installation, Faint with Light (2016). Her 
latest piece was her first for the stage 
and premiered in Minneapolis this past 
May. Titled The Midden, Simnett tells 
me it’s “a fable about a girl who wakes 
up to find her voice is rotten”.

Ella Plevin: You don’t tend to work with 
trained actors.
Marianna Simnett: Non-actors bring 
such interesting stories. I often write 
fabulations or fantastical tales to 

include someone’s real identity or a 
type of  labour that I’m interested in 
accessing. Surgeons, farmers, sworn 
virgins – roles that include mutations, 
incisions, or some warping of  gender 
or manipulation of  the body, whether 
that’s identification with the self  or 
a physical manipulation of  flesh or 
anatomy.

When did you become interested in that?
When I was very young. I remember 
drawing on my body with a black felt 
tip as a kid, cutting it up, sectioning it. 
As an artistic practice, I became inter-
ested in testing the limits of  my body 
with a video called Faint (2012) and 

Marianna Simnetts Stimme klingt blechern aus den Laut-
sprechern meines Laptops. Wir trafen uns das erste Mal vor 
einigen Wochen in einem Restaurant, das der Verlauf  des 
Abends in die Tanzfläche eines Clubs verwandeln sollte. Es 
gelingt uns nicht mehr, mit der nachtwandlerischen Leichtig-
keit von damals zu sprechen – was durch die Zeitzonen, Bild-
schirme und Glasfaserkabel hinweg auch etwas gekünstelt 
wäre. Trotzdem erzählt Marianna wie gewohnt offen über die 
inneren und äußeren Welten, die sie mit ihren Videoarbeiten, 
Performances, ihrer Choralmusik und literarischen Parabeln 
durchschreitet, um den Körper und dessen Beschränkungen 
verstehen zu lernen. In ihrer noch bis 8. Juli laufenden Ein-
zelausstellung in der Londoner Zabludowicz Collection zeigt 
Simnett Filme wie The Udder (2014), Blood (2015) oder Blue 
Roses (2016) und die Soundinstallation Faint with Light (2016). 
Ihre letzte Arbeit ist zugleich ihre erste für die Bühne und 
wurde im Mai in Minneapolis uraufgeführt. Das Stück „The 
Midden“ ist „eine Fabel über ein Mädchen, das aufwacht und 
merkt, dass ihre Stimme kaputt ist“.

Ella Plevin: Du arbeitest nicht so gerne mit professionellen Schauspielern.
Marianna Simnett: Laiendarsteller bringen so interessante 
Geschichten mit. Ich schreibe oft Fantasiegeschichten, die 
von realen Figuren oder bestimmten Tätigkeiten ausgehen, 

über die ich mehr erfahren möchte. Chirurgen, Bauern, 
Schwur-Jungfrauen – Figuren mit Mutationen, Einschnitten, 
irgendwelchen geschlechtlichen Unklarheiten oder Körper-
manipulationen, egal ob in der Selbstdefintion oder der phy-
sischen Manpiulationen von Fleisch und Anatomie.

Seit wann interessierst du dich dafür?
Schon als Kind. Ich erinnere mich noch, wie ich mit einem 
schwarzen Filzstift auf  meinen Körper gezeichnet habe, um 
ihn aufzuteilen und zu sektionieren. In meiner künstleri-
schen Praxis begann ich mich 2012 dafür zu interessieren, als 
ich mit der Videoarbeit „Faint“ das erste Mal die Grenzen  
meines Körpers austestete. Für „The Udder“ (2014) arbeitete 
ich dann mit einem Anatomen zusammen und sezierte ein 
Organ. Ich kaufte auf  dem Smithfield-Markt zwei Euter und 
schnitt sie in meinem Atelier auf. Das Gewebe war schwam-
mig und stank. Es war voller alter Milch.

Alle Arbeiten, die ich von dir kenne, haben mit Membranen, 
Eingängen (Haut, Mullbinden, Körperöffnungen) und gleitenden 
Übergängen zu tun. Öffnungen in den und aus dem Körper. Grenzen 
zwischen Leben und Tod, zwischen den Geschlechtern und Arten, 
zwischen Kindheit und Erwachsensein, zwischen Etwas und Nichts. 
Was fasziniert dich an diesen Zwischenbereichen?

„The heroine is often revolting by becoming revolting: bleeding, turning herself 
upside down, doing something uncomfortable, and laughing at it.”

109p o rt ra i t

E The Udder was the first time I worked 
with an anatomist to dissect an organ. 
I went to Smithfield’s market and got 
two udders and cut them up in my 
studio. They were spongy and stank. 
Full of  old milk.

All the work I’ve seen contains membranes 
and portals (skin, surgical scrim, orifices) 
and transition or slippage. Gates in and out 
of  the body. Between life and death, between 
genders and species, childhood and adult-
hood, something and nothing. Why is this 
liminal place such an intrigue for you? 
It’s like Alice in Through the Looking 
Glass – I love stories where you tum-
ble from one world into another, and 

cinematic space: the screen as a mem-
brane or surface reflected back into 
the viewer’s mind and burrowing into 
their deep tissue. Trespassing a border 
or revealing it to be porous interests 
me. Threshold-upset. It’s the same 
with fainting: you travel to a different 
side of  yourself  and into the realm of  
the unconscious. I like experimenting 
materially but also psychologically – 
combining a hard, formal liminality 
with, quite often, a deliberate focus 
on the age of  puberty. If  I include 
children in the work, I hope they start 
to believe that they’ve entered a dif-
ferent world. 

Are there particular narrative structures you 
return to, for some certain psychological weight 
they might contain or represent? 
I never set out to make a film about a 
young girl doing this or that. I found 
the farm first for The Udder and the girl 
came later. I always try to fend her off, 
but there’s often a narrative around a 
girl trying to break past some threshold 
or refute some invented authority. A lot 
of  the characters have a gleeful, maso-
chistic quality. There’s a lot of  theatrical 
pain that happens in the work and the 
heroine is often revolting by becom-
ing revolting: bleeding, turning herself  
upside down, doing something uncom-
fortable, and laughing at it.

“Ich kaufte auf dem Smithfield-Markt zwei Euter und schnitt sie in meinem Atelier auf. 
Das Gewebe war schwammig und stank. Es war voller alter Milch.“

Still from Blood, 2015
Digitalvideo / Digital video, 26’15’’

C
ou

rt
es

y 
th

e 
ar

ti
st

 &
 J

er
w

oo
d/

F
V

U
 A

w
ar

ds

108 p o rt ra i t

E

D

Marianna Simnett’s voice is tinned by 
my laptop speakers. We first met at a 
restaurant which over the course of  
the evening turned into a club dance-
floor several weeks earlier. It’s diffi-
cult to communicate with that same 
initial, night-balmed fluency, which 
feels stilted reaching through time 
zones, screens, and optic cables, 
and the formality of  a conversa-
tion for print. Yet she’s as candid as 
ever about the interior and exterior 
worlds she parses across works that 
incorporate video, theatrical perfor-
mance, choral music, and fantastical 
literary parables to investigate the 
body and its limits. 

Her current solo show at London’s 
Zabludowicz Collection (through 
8 July) presents films like The Udder 
(2014), Blood (2015), and Blue Roses 
(2016) as well as a light and sound 
installation, Faint with Light (2016). Her 
latest piece was her first for the stage 
and premiered in Minneapolis this past 
May. Titled The Midden, Simnett tells 
me it’s “a fable about a girl who wakes 
up to find her voice is rotten”.

Ella Plevin: You don’t tend to work with 
trained actors.
Marianna Simnett: Non-actors bring 
such interesting stories. I often write 
fabulations or fantastical tales to 

include someone’s real identity or a 
type of  labour that I’m interested in 
accessing. Surgeons, farmers, sworn 
virgins – roles that include mutations, 
incisions, or some warping of  gender 
or manipulation of  the body, whether 
that’s identification with the self  or 
a physical manipulation of  flesh or 
anatomy.

When did you become interested in that?
When I was very young. I remember 
drawing on my body with a black felt 
tip as a kid, cutting it up, sectioning it. 
As an artistic practice, I became inter-
ested in testing the limits of  my body 
with a video called Faint (2012) and 

Marianna Simnetts Stimme klingt blechern aus den Laut-
sprechern meines Laptops. Wir trafen uns das erste Mal vor 
einigen Wochen in einem Restaurant, das der Verlauf  des 
Abends in die Tanzfläche eines Clubs verwandeln sollte. Es 
gelingt uns nicht mehr, mit der nachtwandlerischen Leichtig-
keit von damals zu sprechen – was durch die Zeitzonen, Bild-
schirme und Glasfaserkabel hinweg auch etwas gekünstelt 
wäre. Trotzdem erzählt Marianna wie gewohnt offen über die 
inneren und äußeren Welten, die sie mit ihren Videoarbeiten, 
Performances, ihrer Choralmusik und literarischen Parabeln 
durchschreitet, um den Körper und dessen Beschränkungen 
verstehen zu lernen. In ihrer noch bis 8. Juli laufenden Ein-
zelausstellung in der Londoner Zabludowicz Collection zeigt 
Simnett Filme wie The Udder (2014), Blood (2015) oder Blue 
Roses (2016) und die Soundinstallation Faint with Light (2016). 
Ihre letzte Arbeit ist zugleich ihre erste für die Bühne und 
wurde im Mai in Minneapolis uraufgeführt. Das Stück „The 
Midden“ ist „eine Fabel über ein Mädchen, das aufwacht und 
merkt, dass ihre Stimme kaputt ist“.

Ella Plevin: Du arbeitest nicht so gerne mit professionellen Schauspielern.
Marianna Simnett: Laiendarsteller bringen so interessante 
Geschichten mit. Ich schreibe oft Fantasiegeschichten, die 
von realen Figuren oder bestimmten Tätigkeiten ausgehen, 

über die ich mehr erfahren möchte. Chirurgen, Bauern, 
Schwur-Jungfrauen – Figuren mit Mutationen, Einschnitten, 
irgendwelchen geschlechtlichen Unklarheiten oder Körper-
manipulationen, egal ob in der Selbstdefintion oder der phy-
sischen Manpiulationen von Fleisch und Anatomie.

Seit wann interessierst du dich dafür?
Schon als Kind. Ich erinnere mich noch, wie ich mit einem 
schwarzen Filzstift auf  meinen Körper gezeichnet habe, um 
ihn aufzuteilen und zu sektionieren. In meiner künstleri-
schen Praxis begann ich mich 2012 dafür zu interessieren, als 
ich mit der Videoarbeit „Faint“ das erste Mal die Grenzen  
meines Körpers austestete. Für „The Udder“ (2014) arbeitete 
ich dann mit einem Anatomen zusammen und sezierte ein 
Organ. Ich kaufte auf  dem Smithfield-Markt zwei Euter und 
schnitt sie in meinem Atelier auf. Das Gewebe war schwam-
mig und stank. Es war voller alter Milch.

Alle Arbeiten, die ich von dir kenne, haben mit Membranen, 
Eingängen (Haut, Mullbinden, Körperöffnungen) und gleitenden 
Übergängen zu tun. Öffnungen in den und aus dem Körper. Grenzen 
zwischen Leben und Tod, zwischen den Geschlechtern und Arten, 
zwischen Kindheit und Erwachsensein, zwischen Etwas und Nichts. 
Was fasziniert dich an diesen Zwischenbereichen?

„The heroine is often revolting by becoming revolting: bleeding, turning herself 
upside down, doing something uncomfortable, and laughing at it.”



D

111p o rt ra i t

You always send her wriggling happily into 
our discomfort, into what you call our “hor-
ror zones”. I like this phrase a lot but tell me 
what you mean when you use it.
Horror zones are parts of  yourself  that 
are assuredly there, but that you can’t 
totally prove, like the tip of  your nose 
or the back of  your knee. I don’t feel 
comfortable being called a “concrete” 
or “whole” self, so I try to invent narra-
tives to disrupt that idea. The characters 
go from one work to the next; they’re 
viral, they mutate, and get a bit older. 

Lately I keep thinking about the fear of  
being “contaminated” by others, but in 

another interview you said, “Whatever I 
read and am are the same thing.” You seem 
more sanguine than I am about being con-
taminated! 
I don’t fear being contaminated. If  
anything, I want to contaminate the 
audience [laughs]. I feel a deep connec-
tive tissue between many things in the 
world that are separated, and I want 
to synthesise them. There are far too 
many boundaries and divisions of  cat-
egories, as I see it, so I try to muddy 
them and bleed things together. 

Considering the fact that you use your own 
body, do you have any boundaries? Is there 

anything you wouldn’t want to do or a point 
that feels too far?
I don’t know how to measure my 
own limits, but I do know the body is 
finite. It’s also not about merely look-
ing at my body as a spectacle site; I’m 
not about to hang myself  off a bridge 
with hooks in my flesh. I’m interested 
in what happens when I turn myself  
into metal or light, or plug myself  into 
a machine or medical instrument. It’s 
more about the relation between my 
body and something else, the intri-
cate systems that define roles. How 
many hertz does a human voice have? 
How do the soundwaves of  a woman’s 

E

Es ist wie bei „Alice hinter den Spiegeln“. Ich mag Geschich-
ten, die mich von einer Welt in eine andere bringen. Ich mag 
den kinemtaographischen Raum, die Leinwand als Membran 
oder Oberfläche, die in die Psyche des Publikums zurückre-
flektiert und dort ins Tiefengewebe eindringt. Eine Grenze 
zu übertreten oder zu zeigen, dass sie porös ist, fasziniert 
mich. Schwellenwerte überschreiten. Es ist wie ohnmächtig 
werden: Eine Reise auf  die andere Seite des Selbst, ins Reich 
des Unbewussten. Mich interessieren materielle, aber auch 
psychologische Experimente, daher verbinde ich oft formale 
Schwellenzustände mit einer bewussten Konzentration auf  
die Zeitspanne der Pubertät. Ich hoffe, dass die Kinder, die 
in meinen Arbeiten mitspielen, sich auch fühlen als würden 
sie eine andere Welt betreten.

Gibt es bestimmte Erzählstrukturen, auf  die du wegen ihrer psycho-
logischen Aufladung immer wieder zurückkommst?
Es ist nie meine erste Intention, einen Film über ein Mädchen 
zu machen, das dies oder jenes tut. Bei „The Udder“ zum 
Beispiel hatte ich zuerst den Bauernhof  und dann das Mäd-
chen. Eigentlich will ich Mädchen immer vermeiden, aber sie 
bringen oft Geschichten mit, in denen Grenzen überschritten 
oder Autoritäten in Frage gestellt wird. Viele meiner Figuren 
haben heitere, aber masochistische Züge und leiden theatra-
lisch Schmerzen. Die Heldin revoltiert, indem sie abstoßend 
wird: Sie beginnt zu bluten, stellt sich selbst auf  den Kopf, 
macht etwas Unangenehmes und lacht darüber.

Immer schickst du deine gute gelaunte Heldin in unsere „Horror-
zone“, wie du selbst sagst. Was meinst du genau damit?
Horrorzonen sind Teile von uns, die es ganz sicher gibt, aber 
die sich nicht so einfach beweisen lassen wie eine Nasenspitze 
oder Kniekehle. Ich fühle mich unwohl damit, ein „konkre-
tes“ oder „ganzes“ Selbst sein zu müssen, also erfinde ich Ge-
schichten, die das unterlaufen. Meine Figuren wandern von 
einer Arbeit zur anderen; sie sind viral, sie mutieren, werden 
langsam älter.

Ich beschäftige mich in letzter Zeit oft mit der Angst, von anderen 
„angesteckt“ zu werden. Du hingegen sagst in einem Interview: „Ich 
bin, was ich lese“. Du fürchtest dich anscheinend weniger vor Kon-
tamination.
Vor Kontamination habe ich keine Angst. Wenn überhaupt, 
dann will ich das Publikum anstecken [lacht]. Ich spüre eine 
tiefe Verbindung zwischen Dingen in der Welt, die eigentlich 
getrennt erscheinen, und möchte sie zusammenführen. Es 
gibt viel zu viele Grenzen und trennende Kategorien. Also 
versuche ich, sie zu verunklären und zu überblenden.

Du arbeitest auch mit deinem eigenen Körper. Gibt es dabei Gren-
zen? Etwas, das du nicht tun würdest, oder das dir zu weit geht?
Ich weiß nicht, wie ich meine eigenen Grenzen sehen soll, 
aber mir ist klar, dass der Körper endlich ist. Es geht mir 
nicht darum, meinen Körper zum Schauplatz eines Spekta-
kels zu machen. Ich werde sicher nicht Haken durch meine 

“Mich interessiert was passiert, wenn ich mich in Metall oder Licht verwandle, 
mich an eine Maschine oder an ein medizinisches Instrument anschließe.” 

Stills aus / from Blue Roses, 2015
Einkanal-HD-Video mit Ton / Single channel HD video with sound, 13’02’’ (Loop) Courtesy the artist & Comar, Tobermory

D

111p o rt ra i t

You always send her wriggling happily into 
our discomfort, into what you call our “hor-
ror zones”. I like this phrase a lot but tell me 
what you mean when you use it.
Horror zones are parts of  yourself  that 
are assuredly there, but that you can’t 
totally prove, like the tip of  your nose 
or the back of  your knee. I don’t feel 
comfortable being called a “concrete” 
or “whole” self, so I try to invent narra-
tives to disrupt that idea. The characters 
go from one work to the next; they’re 
viral, they mutate, and get a bit older. 

Lately I keep thinking about the fear of  
being “contaminated” by others, but in 

another interview you said, “Whatever I 
read and am are the same thing.” You seem 
more sanguine than I am about being con-
taminated! 
I don’t fear being contaminated. If  
anything, I want to contaminate the 
audience [laughs]. I feel a deep connec-
tive tissue between many things in the 
world that are separated, and I want 
to synthesise them. There are far too 
many boundaries and divisions of  cat-
egories, as I see it, so I try to muddy 
them and bleed things together. 

Considering the fact that you use your own 
body, do you have any boundaries? Is there 

anything you wouldn’t want to do or a point 
that feels too far?
I don’t know how to measure my 
own limits, but I do know the body is 
finite. It’s also not about merely look-
ing at my body as a spectacle site; I’m 
not about to hang myself  off a bridge 
with hooks in my flesh. I’m interested 
in what happens when I turn myself  
into metal or light, or plug myself  into 
a machine or medical instrument. It’s 
more about the relation between my 
body and something else, the intri-
cate systems that define roles. How 
many hertz does a human voice have? 
How do the soundwaves of  a woman’s 

E

Es ist wie bei „Alice hinter den Spiegeln“. Ich mag Geschich-
ten, die mich von einer Welt in eine andere bringen. Ich mag 
den kinemtaographischen Raum, die Leinwand als Membran 
oder Oberfläche, die in die Psyche des Publikums zurückre-
flektiert und dort ins Tiefengewebe eindringt. Eine Grenze 
zu übertreten oder zu zeigen, dass sie porös ist, fasziniert 
mich. Schwellenwerte überschreiten. Es ist wie ohnmächtig 
werden: Eine Reise auf  die andere Seite des Selbst, ins Reich 
des Unbewussten. Mich interessieren materielle, aber auch 
psychologische Experimente, daher verbinde ich oft formale 
Schwellenzustände mit einer bewussten Konzentration auf  
die Zeitspanne der Pubertät. Ich hoffe, dass die Kinder, die 
in meinen Arbeiten mitspielen, sich auch fühlen als würden 
sie eine andere Welt betreten.

Gibt es bestimmte Erzählstrukturen, auf  die du wegen ihrer psycho-
logischen Aufladung immer wieder zurückkommst?
Es ist nie meine erste Intention, einen Film über ein Mädchen 
zu machen, das dies oder jenes tut. Bei „The Udder“ zum 
Beispiel hatte ich zuerst den Bauernhof  und dann das Mäd-
chen. Eigentlich will ich Mädchen immer vermeiden, aber sie 
bringen oft Geschichten mit, in denen Grenzen überschritten 
oder Autoritäten in Frage gestellt wird. Viele meiner Figuren 
haben heitere, aber masochistische Züge und leiden theatra-
lisch Schmerzen. Die Heldin revoltiert, indem sie abstoßend 
wird: Sie beginnt zu bluten, stellt sich selbst auf  den Kopf, 
macht etwas Unangenehmes und lacht darüber.

Immer schickst du deine gute gelaunte Heldin in unsere „Horror-
zone“, wie du selbst sagst. Was meinst du genau damit?
Horrorzonen sind Teile von uns, die es ganz sicher gibt, aber 
die sich nicht so einfach beweisen lassen wie eine Nasenspitze 
oder Kniekehle. Ich fühle mich unwohl damit, ein „konkre-
tes“ oder „ganzes“ Selbst sein zu müssen, also erfinde ich Ge-
schichten, die das unterlaufen. Meine Figuren wandern von 
einer Arbeit zur anderen; sie sind viral, sie mutieren, werden 
langsam älter.

Ich beschäftige mich in letzter Zeit oft mit der Angst, von anderen 
„angesteckt“ zu werden. Du hingegen sagst in einem Interview: „Ich 
bin, was ich lese“. Du fürchtest dich anscheinend weniger vor Kon-
tamination.
Vor Kontamination habe ich keine Angst. Wenn überhaupt, 
dann will ich das Publikum anstecken [lacht]. Ich spüre eine 
tiefe Verbindung zwischen Dingen in der Welt, die eigentlich 
getrennt erscheinen, und möchte sie zusammenführen. Es 
gibt viel zu viele Grenzen und trennende Kategorien. Also 
versuche ich, sie zu verunklären und zu überblenden.

Du arbeitest auch mit deinem eigenen Körper. Gibt es dabei Gren-
zen? Etwas, das du nicht tun würdest, oder das dir zu weit geht?
Ich weiß nicht, wie ich meine eigenen Grenzen sehen soll, 
aber mir ist klar, dass der Körper endlich ist. Es geht mir 
nicht darum, meinen Körper zum Schauplatz eines Spekta-
kels zu machen. Ich werde sicher nicht Haken durch meine 

“Mich interessiert was passiert, wenn ich mich in Metall oder Licht verwandle, 
mich an eine Maschine oder an ein medizinisches Instrument anschließe.” 

Stills aus / from Blue Roses, 2015
Einkanal-HD-Video mit Ton / Single channel HD video with sound, 13’02’’ (Loop) Courtesy the artist & Comar, Tobermory



D

E

p o rt ra i t

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

113
Stills aus / from Worst Gift, 2017
Video, Farbe, Ton / Video, colour, sound, 18’p o rt ra i t

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

•

112 Courtesy the artist & Matt’s Gallery

D

E

p o rt ra i t

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

113
Stills aus / from Worst Gift, 2017
Video, Farbe, Ton / Video, colour, sound, 18’p o rt ra i t

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

•

112 Courtesy the artist & Matt’s Gallery



115
Stills aus / from The Udder, 2014
Einkanal-Video / Single channel video, 15’30’’114 Courtesy the artist & Jerwood/FVU Awards 115
Stills aus / from The Udder, 2014
Einkanal-Video / Single channel video, 15’30’’114 Courtesy the artist & Jerwood/FVU Awards



117p o rt ra i t

MARIANNA SIMNETT: born 1986 in Kingston-upon-
Thames, lives in London. EXHIBITIONS: Gallery of  Modern 
Art, Glasgow (solo), “Marianna Simnett/Erika Beckman”, 
Zabludowicz Collection, London (solo); “Transitional States”, 
Lincoln, London, Bologna, Barcelona; “Health Show II, Skin.
Cells”, A.I.R. Gallery, New York (2018); “Worst Gift”, Matt’s 
Gallery, London (solo); “Borealis Festival”, Bergen Kunsthall; 
“Possibility of  Preserving”, Kunsthalle Bratislava; “Dark Water, 
The Dead of  Night”, CGP London, Dilston Drove (2017); “Lies”, 
Seventeen, New York (solo); “Valves Collapse”, Seventeen, London 
(solo); “Miracle Marathon”, Serpentine Galleries, London; “The 
Morality Reflex”, Contemporary Art Centre, Vilnius (2016)

MARIANNA SIMNETT: geboren 1986 in Kingston-upon-Thames, 
lebt in London. AUSSTELLUNGEN: Gallery of  Modern Art, 
Glasgow (solo), „Marianna Simnett/Erika Beckman“, Zabludowicz 
Collection, London (solo); „Transitional States“, Lincoln, London, 
Bologna, Barcelona; „Health Show II, Skin.Cells“, A.I.R. Gallery, 
New York (2018); „Worst Gift“, Matt’s Gallery, London (solo); 
„Borealis Festival“, Kunsthalle Bergen; „Possibility of  Preserving“, 
Kunsthalle Bratislava; „Dark Water, The Dead of  Night“, CGP 
London, Dilston Drove (2017); „Lies“, Seventeen, New York (solo); 
„Valves Collapse“, Seventeen, London (solo); „Miracle Marathon“, 
Serpentine Galleries, London; „The Morality Reflex“, Contemporary 
Art Centre, Vilnius (2016)

116 p o rt ra i t

E

D

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

voice compare to a man’s, and how are 
they different from a bat’s? Frequen-
cies determine who we are as individ-
uals and who we can become.

Gender is often discussed in relation to your 
work, and perhaps is over-scrutinised in 
general, but you’re not a “woman artist”. 
You’re an artist making work through a 
woman’s prism. How interested are you in 
contemporary identity politics or feminist 
discourse?
I’ve never felt fully woman, to be hon-
est. I respect and love that language is 
changing around identification and 
acknowledging the many complex sub-
ject positions. I like to destabilise what 
the conception of  being a woman 
means, which is why I’m drawn to nar-
ratives involving women who choose to 

become men or why I might choose to 
lower my voice. But the type of  mon-
strousness or hybridisation that I’m 
interested in is more about animals and 
monsters than male and female. I’m as 
likely to become an insect or a bug as I 
am to become a man. 

Your work certainly isn’t, let’s say, slavishly 
enamoured with the contemporary ...
I don’t like this craze for the inter-
net when it feels so surface. We don’t 
need a representation of  the screen. 
We have screens for that. I’m more 
interested in interior or psychic spaces 
– inside bodies or brains or muscles or 
time. I want my work to stretch across 
all time. I don’t think it’s useful to be 
obsessed with the “now”. I consider 
time to be contaminated or diseased, 

just like people. I’m as inspired by sto-
ries of  nuns rebelling against Vikings 
as I am by the latest sex-robot design 
or surgical innovations or cockroaches 
that save people from earthquakes. I 
trawl stories about survival. I love it 
when you hear them say, “Okay, now 
we’ve got it, we’ve figured it all out.”

Would you say your work interprets or 
rejects reality then?
I hope it warps it. There is a plausibil-
ity in fantasy. I think the imagination is 
our best tool for helping us to see what 
is still possible. 

Ella Plevin is a stylist and writer, and 
contributing editor for Spike. She lives 
in London.

“I’m as inspired by stories of nuns rebelling against Vikings as I am by the latest sex robot 
design or surgical innovations or cockroaches that save people from earthquakes.”   

Haut stecken und mich von einer Brücke hängen. Mich in-
teressiert vielmehr was passiert, wenn ich mich selbst in Me-
tall oder Licht verwandle oder mich an eine Maschine oder 
an ein medizinisches Instrument anschließe. Es geht mir um 
das Verhältnis meines Körpers zu anderen Dingen, um die 
vertrackten Systeme, die Rollen definieren. Wie viel Hertz hat 
eine menschliche Stimme? Wie hört sich die Stimme einer 
Frau im Vergleich zu der eines Mannes oder zu einer Fleder-
maus an? Diese Frequenzen bestimmen, wer wir sind und 
wer wir werden können.

Deine Kunst wird oft über das Thema „Gender“ diskutiert, das 
ganz generell vielleicht überbewertet ist. Du bist aber keine explizit 
„weibliche“ Künstlerin sondern machst einfach Arbeiten aus der 
Sichtweise einer Frau. Wie sehr interessierst du dich für die aktuelle 
Identitätspolitik und feministische Diskurse?
Um ehrlich zu sein, habe ich mich nie ganz als Frau gefühlt. Ich 
bin froh, dass sich die Sprache rund um Identität und die vielen 
komplexen Subjektpositionen ändert. Ich möchte das Konzept 
„Frau-Sein“ verunklären, weshalb es mich zu Geschichten von 
Frauen hinzieht, die Männer werden, oder ich meine Stimme 
tiefer mache. Aber bei der Art von Monstrosität oder Hybridi-
sierung, die mich interessiert, geht es eher um Tiere und Mons-
tren als um Männer und Frauen. Ich könnte genauso zu einem 
Insekt oder Ungeziefer werden wie zu einem Mann.

Deine Kunst kümmert sich nicht sehr ums Zeitgenössische. 
Ich mag diesen ganzen Internethype nicht, weil er sich so 
oberflächlich anfühlt. Wir brauchen kein Bild des Screens. Da-
für haben wir ja schon den Screen. Ich interessiere mich mehr 
für innere oder psychische Räume – des Körpers, des Ge-
hirns, der Muskeln oder auch der Zeit. Ich möchte, dass meine 
Kunst Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft berührt und 
glaube nicht, dass es sinnvoll ist, sich nur auf  das „Jetzt“ zu 
konzentrieren. Ich halte Zeit für genauso kontaminiert oder 
krank wie Menschen. Ich lasse mich genauso von den Non-
nen inspirieren, die sich gegen die Wikinger auflehnten, wie 
vom neuesten Sexroboter-Modell, chirurgischen Innovatio-
nen oder meinetwegen Kakerlaken, die Menschen nach Erd-
beben retten. Ich suche nach Überlebensgeschichten. 

Ist deine Kunst eher eine Interpreation oder eine Ablehnung von 
Realität?
Ich hoffe, dass sie die Realität verformt. Das Fantasische 
bringt auch eine Wahrheit. Ich glaube, die Fantasie ist das 
beste Mittel, um zu erkennen was noch möglich ist.

Ella Plevin ist Stylistin, Autorin und Contributing Editor von 
Spike. Er lebt in London.

117p o rt ra i t

MARIANNA SIMNETT: born 1986 in Kingston-upon-
Thames, lives in London. EXHIBITIONS: Gallery of  Modern 
Art, Glasgow (solo), “Marianna Simnett/Erika Beckman”, 
Zabludowicz Collection, London (solo); “Transitional States”, 
Lincoln, London, Bologna, Barcelona; “Health Show II, Skin.
Cells”, A.I.R. Gallery, New York (2018); “Worst Gift”, Matt’s 
Gallery, London (solo); “Borealis Festival”, Bergen Kunsthall; 
“Possibility of  Preserving”, Kunsthalle Bratislava; “Dark Water, 
The Dead of  Night”, CGP London, Dilston Drove (2017); “Lies”, 
Seventeen, New York (solo); “Valves Collapse”, Seventeen, London 
(solo); “Miracle Marathon”, Serpentine Galleries, London; “The 
Morality Reflex”, Contemporary Art Centre, Vilnius (2016)

MARIANNA SIMNETT: geboren 1986 in Kingston-upon-Thames, 
lebt in London. AUSSTELLUNGEN: Gallery of  Modern Art, 
Glasgow (solo), „Marianna Simnett/Erika Beckman“, Zabludowicz 
Collection, London (solo); „Transitional States“, Lincoln, London, 
Bologna, Barcelona; „Health Show II, Skin.Cells“, A.I.R. Gallery, 
New York (2018); „Worst Gift“, Matt’s Gallery, London (solo); 
„Borealis Festival“, Kunsthalle Bergen; „Possibility of  Preserving“, 
Kunsthalle Bratislava; „Dark Water, The Dead of  Night“, CGP 
London, Dilston Drove (2017); „Lies“, Seventeen, New York (solo); 
„Valves Collapse“, Seventeen, London (solo); „Miracle Marathon“, 
Serpentine Galleries, London; „The Morality Reflex“, Contemporary 
Art Centre, Vilnius (2016)

116 p o rt ra i t

E

D

A
us

 d
em

 E
ng

lis
ch

en
 v

on
 T

ho
m

as
 R

aa
b

voice compare to a man’s, and how are 
they different from a bat’s? Frequen-
cies determine who we are as individ-
uals and who we can become.

Gender is often discussed in relation to your 
work, and perhaps is over-scrutinised in 
general, but you’re not a “woman artist”. 
You’re an artist making work through a 
woman’s prism. How interested are you in 
contemporary identity politics or feminist 
discourse?
I’ve never felt fully woman, to be hon-
est. I respect and love that language is 
changing around identification and 
acknowledging the many complex sub-
ject positions. I like to destabilise what 
the conception of  being a woman 
means, which is why I’m drawn to nar-
ratives involving women who choose to 

become men or why I might choose to 
lower my voice. But the type of  mon-
strousness or hybridisation that I’m 
interested in is more about animals and 
monsters than male and female. I’m as 
likely to become an insect or a bug as I 
am to become a man. 

Your work certainly isn’t, let’s say, slavishly 
enamoured with the contemporary ...
I don’t like this craze for the inter-
net when it feels so surface. We don’t 
need a representation of  the screen. 
We have screens for that. I’m more 
interested in interior or psychic spaces 
– inside bodies or brains or muscles or 
time. I want my work to stretch across 
all time. I don’t think it’s useful to be 
obsessed with the “now”. I consider 
time to be contaminated or diseased, 

just like people. I’m as inspired by sto-
ries of  nuns rebelling against Vikings 
as I am by the latest sex-robot design 
or surgical innovations or cockroaches 
that save people from earthquakes. I 
trawl stories about survival. I love it 
when you hear them say, “Okay, now 
we’ve got it, we’ve figured it all out.”

Would you say your work interprets or 
rejects reality then?
I hope it warps it. There is a plausibil-
ity in fantasy. I think the imagination is 
our best tool for helping us to see what 
is still possible. 

Ella Plevin is a stylist and writer, and 
contributing editor for Spike. She lives 
in London.

“I’m as inspired by stories of nuns rebelling against Vikings as I am by the latest sex robot 
design or surgical innovations or cockroaches that save people from earthquakes.”   

Haut stecken und mich von einer Brücke hängen. Mich in-
teressiert vielmehr was passiert, wenn ich mich selbst in Me-
tall oder Licht verwandle oder mich an eine Maschine oder 
an ein medizinisches Instrument anschließe. Es geht mir um 
das Verhältnis meines Körpers zu anderen Dingen, um die 
vertrackten Systeme, die Rollen definieren. Wie viel Hertz hat 
eine menschliche Stimme? Wie hört sich die Stimme einer 
Frau im Vergleich zu der eines Mannes oder zu einer Fleder-
maus an? Diese Frequenzen bestimmen, wer wir sind und 
wer wir werden können.

Deine Kunst wird oft über das Thema „Gender“ diskutiert, das 
ganz generell vielleicht überbewertet ist. Du bist aber keine explizit 
„weibliche“ Künstlerin sondern machst einfach Arbeiten aus der 
Sichtweise einer Frau. Wie sehr interessierst du dich für die aktuelle 
Identitätspolitik und feministische Diskurse?
Um ehrlich zu sein, habe ich mich nie ganz als Frau gefühlt. Ich 
bin froh, dass sich die Sprache rund um Identität und die vielen 
komplexen Subjektpositionen ändert. Ich möchte das Konzept 
„Frau-Sein“ verunklären, weshalb es mich zu Geschichten von 
Frauen hinzieht, die Männer werden, oder ich meine Stimme 
tiefer mache. Aber bei der Art von Monstrosität oder Hybridi-
sierung, die mich interessiert, geht es eher um Tiere und Mons-
tren als um Männer und Frauen. Ich könnte genauso zu einem 
Insekt oder Ungeziefer werden wie zu einem Mann.

Deine Kunst kümmert sich nicht sehr ums Zeitgenössische. 
Ich mag diesen ganzen Internethype nicht, weil er sich so 
oberflächlich anfühlt. Wir brauchen kein Bild des Screens. Da-
für haben wir ja schon den Screen. Ich interessiere mich mehr 
für innere oder psychische Räume – des Körpers, des Ge-
hirns, der Muskeln oder auch der Zeit. Ich möchte, dass meine 
Kunst Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft berührt und 
glaube nicht, dass es sinnvoll ist, sich nur auf  das „Jetzt“ zu 
konzentrieren. Ich halte Zeit für genauso kontaminiert oder 
krank wie Menschen. Ich lasse mich genauso von den Non-
nen inspirieren, die sich gegen die Wikinger auflehnten, wie 
vom neuesten Sexroboter-Modell, chirurgischen Innovatio-
nen oder meinetwegen Kakerlaken, die Menschen nach Erd-
beben retten. Ich suche nach Überlebensgeschichten. 

Ist deine Kunst eher eine Interpreation oder eine Ablehnung von 
Realität?
Ich hoffe, dass sie die Realität verformt. Das Fantasische 
bringt auch eine Wahrheit. Ich glaube, die Fantasie ist das 
beste Mittel, um zu erkennen was noch möglich ist.

Ella Plevin ist Stylistin, Autorin und Contributing Editor von 
Spike. Er lebt in London.


